

# سلطان باہو کے اقبال کی شاعر ی پر اثرات SULTAN BAHU'S IMPACTS ON IQBAL'S POETRY

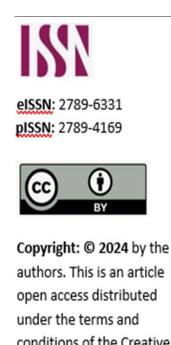
ڈاکٹر س**یرہ طیبہ رباب** اسٹنٹ پر وفیسر شعبہ اردو گور نمنٹ گریجویٹ کالج برائے خواتین کارخانہ بازار فیصل آباد **ڈاکٹر جاوید اقبال** ریسورس پر سن (اردو)علامہ اقبال اوین یونیور سٹی اسلام آباد، فیصل آباد

#### Dr. Syeda Tayyaba Rubab

Assistant Professor, Department of Urdu, Govt. Graduate College for Women Karkhana Bazar, Faisalabad.

#### Dr. Javed Iqbal

Resource Person (Urdu), Allama Iqbal Open University Islamabad, Faisalabad.



open access distributed under the terms and conditions of the Creative Common Attribution (CC BY) license Abstract: Sultan Bahu was a great Punjabi poet. In his poetry, he emphasizes on knowledge of real love and character building. Effectiveness and meaningfulness is the special feature of kalam Bahu.His poetry has elements of truthfulness and upright character, aversion to hypocrisy and introspection is encouraged. He has a unique and high position in Punjabi poetry. Sultan Bahu's poetry shows vastness and sophistication. He doesn't divide the human personality into material categories. Sultan Bahu's ideal person is a "dervaish" who is devoted to divine love. According to him, the external sciences are not the purpose of life.Human beings did not progress spiritually through these sciences, but obtained only material interests. Bahu taunts Hafiz and Mulla, who are hypocrites and consider themselves superior to others. He presents specific ideas of love, knowledge and self realisation.Iqbal,s poetry also has more and less the same ideas. Sultan Bahu is the milestone of the great poetic tradition that reached Iqbal. An eloquent attempt has been made in this article to examine the influence of Bahu on Igbal.

**Keywords:** Self Realisation, Introspection, The External Sciences, Sarcasm, Bright Interior, Hypocrisy, Spiritual Perfection, Purity, Impacts, Universe

**کلیدی الفاظ:** خود شاسی، باطن بینی، ظاہری علم، طنز، روشن باطن، مکر وریا، روحانی کمال، خلوص، اثرات، کا ئنات



سے نہیں نہ دین کا ظاہری لبادہ، کسی کی دینداری کا تعین کرتا ہے۔ سلطان باہوانسان کی قدرو قیمت، قربِ الہٰی کے سبب جانتے ہیں:

221



نال میں عالم، نال میں فاضل، نال مفتی، نال قاضی مج نال دل میرا دوزخ منگے نہ شوق تبہشتیں راضی سو

سلطان باہو کا مثالی انسان درولیش ہے جو عشق البلی سے سر شار ہے۔ عالم مادی کو خاطر میں نہیں لا تا۔ خود سلطان باہو مجمی ای درولیثی کا نمونہ ہیں۔ جہال مادی علوم اور ظاہر کی معیارات زندگی کی کو تی اہمیت نہیں۔ ریاکار کی کی عبادت اس سفر میں کام نہیں آتی۔ درولیث کا خلوص نیت اے اللہ سے واصل کر دیتا ہے۔ یہی اس کا نقط محروج ہے۔ ان کے نزدیک ظاہر کی علوم مقصود حیات نہیں۔ اس دور کے تناظر میں دیکھا جائے تو سائنس اور شیکنالو جی کی ساری دانش اس ذیل میں آجاتی ہے، ان علوم م انسان نے روحانی ترقی نہیں کی۔ صرف مادی مفادات حاصل کے ہیں۔ ان سے انسان کا باطن روش نہیں ہوانہ معرفت البلی کی منزل نصیب ہوئی نہ یہ علوم انسان کو بصیرت عطا کر سکے، ان کے نزدیک علم قرب البلی کا باعث نہ بن سکے تو لا حاصل ہے سلطان باہو قر آن کے حافظ اور ملا پر بھی طنز کرتے ہیں جو ریاکاری میں مبتلا ہیں اور خود کو دوسر وں سے برتر گر دانے ہیں، در حقیقت یہ لوگ دین کو کاروبار بنا لیے ہیں، بے شک وہ محنت سے علم سیکھتے ہیں لیکن اس کو تجارت بناکر مادی مفادات کے لیے استعمال کرتے ہیں یہ خسارے کا صودا ہے، جو وہ عدم معرفت سے علم سیکھتے ہیں لیکن اس کو تجارت بنا کر ماد ای علم اور دین فروخت کرتے ہیں یہ خسارے کا سودا ہے، جو وہ عدم معرفت سے سب کرتے ہیں۔ وہ دیا کا می کار سے کہ اور دین فروخت کرتے ہیں یہ خسارے کا سودا ہے، جو وہ عدم معرفت کے سب کرتے ہیں۔ وہ دیا وہ دین ای کی خاطر اپنا علم اور دین استعمال کرتے ہیں یہ خسارے کا سودا ہے، جو وہ عدم معرفت کے سب کرتے ہیں۔ وہ دیا وی آسائش کی خاطر اپنا علم اور دین استعمال کرتے ہیں ہو کی ایں ہتریں سے کوئی ایں ہوں ہیں میں ایکن اس کو تجارت بنا کر ماد کی لیے استعمال کرتے ہیں یہ خسارے کا سودا ہے، جو وہ عدم معرفت کے سب کرتے ہیں۔ وہ دین دی آس کن خاطر اپنا علم اور دین اور اور کوں میں سے کوئی ایں ایسی ہو تا ہے جو (بالکل دین کے) کنار کی کی تائیں کی خورہ کر ایک کی خورہ کر کے اور دین اللہ کی عبادت کر تا ہے، لیں اگر اسے کوئی (دین کے) کی کار کی پہلی کی پی پیل کی پی پی کو دو اس

> (دین) سے مطمئن ہو جاتا ہے اور اگر اسے کوئی آزمائش پہنچتی ہے تواپنے منہ کے بل (دین سے) پلٹ جاتا ہے، اس نے دنیا میں (بھی) نقصان اٹھایا اور آخرت میں (بھی)، یہی توواضح (طور پر)بڑا خسارہ ہے۔)

سلطان باہوالی نام نہاد دینداری سے بے زار ہیں جو حصل علم کے بعد اپنے تئیں معتبر کھر ائے لو گوں کو دکھانے کے لیے، اپنا بھر م رکھنے کے لیے عبادت کی جائے۔ اپنے من کی دنیا کی خبر نہ ہو کہ اس ظاہر داری اور ریاکاری سے باطن کس قدر کھوکھلا ہو جاتا ہے اور روح مر دہ ہو جاتی ہے گویاانسان کی متاع حیات لٹ رہی ہے لیکن وہ جھوٹ کو پتج ثابت کرنے میں مگن ہے۔ گھر لٹ رہا ہے لیکن اسے باہر کی فکر ہے۔ یہ گویا اپنے ساتھ بد دیا نتی ہے یہ روح کی چوری ہے اور چوروں کو خدانہیں ملتا، اس



جلد نمبر 05، شاره نمبر 01، جون-2024 جذبه ختم ہے۔ دنیا حاتا ہو یر ستی خلوص کو ختم کر دیتی ہے۔ ریاکاری کبھی روحانی سکون کاساماں فراہم نہیں کر سکتی اس لیے عدم اطمینان ایسے انسان کا مقدر بن جاتا ہے۔ سکون تو اللہ کی یاد سے ملتا ہے وہ یاد جو ریاکاری سے پاک ہو، ریا اور خلوص ایک دل میں جمع نہیں ہو سکتے، مادی مفادات کے حصول میں مگن انسان کی روحانی صلاحیت دب کے رہ جاتی ہے، بیہ من کی چوری اور اپنے نفس کے ساتھ بد دیا نتی خاسرین کی پیچان ہے۔ جبکہ معرفت الہی سب سے بڑی کامیابی ہے: عابد و زامد ز دنیا درگزشت ہمت عارف مکاں تا لامکاں (۸) معرفت کے لیے انسان کو اپناتن، من، دھن، روح اور جسم سب اللہ کے لیے وقف کرنا پڑتا ہے۔ سلطان باہو ایسے علم کو بھی سوہان روح شیچھتے ہیں جو حکمر انوں کو خوش کرنے کے لیے حاصل کہا جائے، جس کے بل بوتے پر حاکمان وقت کسی کا استحصال کریں، جیسے آج کل بیورو کریسی کاعلم ہے، یہ علم بار آور نہیں: آکھ چنڈورا ہتھ کی آئبو ایس انگوری چڑیاں مو مک دل خسته رکھیں تابق لہیئن عبادت و رہیاں<sup>مو</sup> <sup>(9)</sup> جوعلم انسان کو مقتدر طبقوں کا غلام بنادے، اس میں انسان کی ذلت ور سوائی ہے، جس طرح خراب دود ہے سے مکھن نہیں نکلتا اسی طرح بیہ علم بھی درویش کے شایلن شان نہیں۔ بیہ علم محض سوزِ دماغ ہے، دل وروح سے بے بہرہ، اس علم کی قسمت میں در دنہیں، در د توسوزِ عشق سے ملتا ہے جونہ صرف صاحب در دبلکہ پوری انسانیت کے لیے نافع ہے۔ یہی اولیا کا مقصود ہے، یہی درد انسان کو درد مند بناتا ہے۔جو سوزِ زندگی بن کر انسان کے ساتھ رہتا ہے۔ اقبال کہتے ہیں: زندگی کچھ اور شے ہے علم ہے کچھ اور شئے زندگی سوزِ جگر ہے، علم ہے سوزِ دماغ(۱۰) ظاہر ی علوم دینی ہوں یادنیوی سلطان باہو کے نز دیک، انسان میں تکبر پیدا کرتے ہیں۔ انسان راہ ہدایت کو بھول جاتا ہے۔ خود فریبی کے باعث انسان اپنے مقام سے گر جاتا ہے اور عقل بھی حقائق کو نہیں سمجھ یاتی۔ اس کاعلم لاحاصل رہتا ہے۔ زندگی کے اسرار معلوم کرنے کے لیے عشق کی ضرورت ہے۔ عشق میں جنوں کاسودا،عاشق میں ایسی تڑپے پید اکر تاہے کہ وہ

اپنی جاں سے گزر کر بھی اسر ارِ حیات پالیتا ہے۔ محبت کے بازار میں عشق وروح کا سودادرویش کا مقصود ہے۔ سلطان باہو عشق کی



جلد نمبر 05، شاره نمبر 01، جون-2024 برتري علم پر كرتج ثابت ہیں۔علم مادی مفادات کو مد نظر رکھتا ہے جبکہ عشق نفع وضرر سے ماوریٰ ہے۔علم وعشق میں کوئی میل نہیں، دونوں کا میدان الگ ہے۔ عشق میں عظمت ہے، عشق صوفیانہ شاعری کا مرکز و محور ہے۔ سلطان باہو کہتے ہیں: عشق عقل وچ منزل بھاری سیا یں کو ہان دے باڑے موج جنهال عشق خريد نهكها: ما هو دو بين جها نين ماري مو (") علم کی ہز اروں کتابیں پڑھ کر عالم بنتا ہے لیکن عالم ضر ور ی نہیں کہ عشق کی رمزیں جانتا ہو، عموماً عالم عشق سے نابلد ہو تاہے، عشق نورِ بصیرت ہے۔ خالی علم اند حیر وں میں بھٹکنے کے متر ادف ہے۔ علم عقل کا متقاضی ہے اور عشق جذبے کا، علم سے عشق تک کاسفر بہت کٹھن ہے گئی مراحل سر کرنا پڑتے ہیں۔ سلطان ماہو سمجھتے ہیں جس نے عشق نہیں کیاوہ خسارے میں رہا۔ عالم فاضل معلومات کے ذخیرے کو کافی سمجھتے ہیں اور اسر ارِ حیات سے ناواقف رہتے ہیں۔ عشق سے انسان کے باطن کے ہید آشکار ہوتے ہیں۔عشق منزل بھی ہے،اگلی منزل کا تعین بھی کرتا ہے اور قت حیات بھی ہے جو منزل کی طرف گامزن رکھتا ہے۔ عشق نور حیات بھی ہے جو ظلمات کاسینہ جاک کر کے نور سحر کی نوید دیتا ہے۔ عشق علم کو عمل میں ڈھالتا ہے۔ عشق لازوال ہے۔اس کی تاثیر صدیوں کو محیط ہے، جبکہ علم تاثیر سے محروم ہے، عشق بصیرت ہے۔علم بصارت، علم سمند رمیں غوطہ زنی نہیں کر سکتا اس لیے گوہر مقصود کو نہیں یا سکتا۔ علم کا دائرہ کار اور دائرہ اثر، عشق سے بہت مختلف ہے۔ علم عام ہے اور عشق خاص، عالم کوئی بھی ہو سکتا ہے جبکہ عاشق کا انتخاب محبوب کر تاہے۔ عشق منتخب اور بر گزیدہ ہے۔ علم عقل کے تابع ہے۔ عقل محدود ہے جہاں عقل کادائرہ کارختم ہو جاتا ہے۔ اس سے کہیں آگے عشق کا پہلا قدم اُٹھتا ہے۔ عشق اقد ارِ عالیہ اور مقاصد ار فع کامین ہے۔علم ظاہر پر ستی سے مزین ہے اور مادی طاقت کا غلام ہے۔عشق آزاد ہے اور مر دِ حُر کا انتخاب کرتا ہے۔ اقبال کہتے ېي:

اس زمین و آساں کو بے کراں سمجھا تھا میں <sup>(۱۲)</sup>

سلطان باہو کے نزدیک علم، روح کی ارزانی ہے، علم خود پیندی پیدا کر تاہے جو کہ شر کا جال ہے، عشق پا کباز اور مقربِ الہٰی ہے۔علم اور عشق کا موازنہ کرتے ہوئے سلطان باہو کہتے ہیں: ج کر دین علم وچ ہو ندا، تال سر نیزے کیوں چڑھدے م<sup>و</sup> اٹھارہ ہزار جو عالم آہا اوہ اگے حسین ؓ دے مردے <sup>مو</sup> راحظہ سر ور ؓ داکر دے تال خیمے تہو کیوں سرٹر دے م<sup>و</sup>

224



جیکر مندے بیعت رسولی تال پانی بند کیوں کر دے تھو پر صادق دین تنہاں دے باہو جو سر قربانی کردے تھو <sup>(m)</sup>

دین اگر علم میں ہوتا تو اہل بیت کو شہادت نہ پیش کرنا پڑتی۔ اُن کے سر نیزوں پر نہ چڑ سے ، جو فن چیز میں اٹھارہ ہزار عالم سے اگر ان کے پاس حقیقی علم ہوتا، معرفت ہوتی تو وہ امام حسین ؓ کے لیے موت قبول کر لیتے۔ اگر انہیں رسول اللہ مَنَّالَیْنَیْمَ کَلَ بیعت کا خیال ہوتا، سے دل سے اقر ار رسالت کیا ہوتا تو وہ اہل بیت کا پانی کیوں بند کرتے۔ دین میں سے وہی ہیں جو سر قربان کر دیتے ہیں۔ سلطان باہو رٹے رٹائے کھو کھلے علم کی اصلیت آ شکار کر رہے ہیں جو عمل میں نہیں ڈھلتا، کر دار ک طاقت نہیں بنتا، محض د کھاوے کا علم ہے، اسے دین سے کوئی واسطہ نہیں، یہ بے بصیرت، اہل حصور محض د کھا اور دین کے دین کی معرفت نہیں، یہ علم شخصیت سازی میں معاون نہیں نہ آخرت میں سود مند ہے۔ اس کا مقصود محض د کھا وااور دین کے نام پرمادی مفادات حاصل کرنا ہے جبکہ عشق تہذیب دین سے کوئی واسطہ نہیں ہیں ہو۔ مند ہے۔ اس کا مقصود محض د کھا وااور دین کے

اصل تهذیب است دیں دین است عشق <sup>(۱۴)</sup>

عثق کا مقام بہت بلند ہے، عشق جنب شہادت عنایت کرتا ہے۔ امام حسین علیہ السلام تاریخ شہادت میں سب سے ارفع مقام رکھتے ہیں، جو عشق کے باعث ہے۔ اقبال امام حسین کو "مر کز پر کار عشق "اور" قافلہ سالار عشق " کے القابات سے یاد کرتے ہیں۔ علیا، فقہا، <sup>حض</sup>ظ خا، امام حسین "کے مقام کا عرفان نہیں رکھتے سے، اس لیے کہ انہوں نے اقلیم عشق میں قدم نہیں رکھتے تھے، اس لیے کہ انہوں نے اقلیم عشق میں قدم نہیں رکھا تھا، جو خود این ذات کا عرفان حاصل نہ کر سکے وہ کسی کر گزیدہ شخصیت کا عرفان کیے حاصل کر سکتا ہے، عرفان ذات، عشق میں قدم نہیں رکھتے تھے، اس لیے کہ انہوں نے اقلیم عشق میں قدم نہیں رکھا تھا، جو خود این ذات کا عرفان حاصل نہ کر سکے وہ کسی برگزیدہ شخصیت کا عرفان کیے حاصل کر سکتا ہے، عرفان ذات، عشق کے باعث فصیب ہو تا ہے، وہ عناق نہ تھے، مال وزر کے حریص تھے، اس بنا پر امام حسین "ین علیٰ کا ساتھ نہ دے سکے ورنہ امام کے باعث فقہا، جو نود داین ذات کا عرفان حاصل نہ کر سکتا ہے، عرفان ذات، عشق کے باعث فصیب ہو تا ہے، وہ عشاق نہ تھے، مال وزر کے حریص تھے، اس بنا پر امام حسین "ین علیٰ کا ساتھ نہ دے سکے ورنہ امام کسی سب معاصل کر سکتا ہے، عرفان دات، عشق کے باعث فصیب ہو تا ہے، وہ عشاق نہ تھے، مال وزر کے حریص تھے، اس بنا پر معلین پر علی کی کر اسکے وہ کر بل کے وہ میں تھا، اس بنا پر معلین پر علی کا ساتھ نہ دے بی کر سکے کہ وہ خاہر مسلمان تھے لیکن رسول اللہ مُنگن تھا گھ کی بیعت کا پاس نہ کر سکے کہ وہ ظاہر کی علوم کے سب حاکم وقت اور لشکر وسیاہ کے آلد کار بن گے اور درہم و دینار کے عوض بک گے ورنہ ناموس رسالت کا پاس کرتے، اور اہل سب حاکم وقت اور لشکر وسیاہ کے معام اللہ منگن گھی بند نہ ہو تا، یہ ہد بختی ، مادہ پر ستی کے باعث اُن کے حصے میں آئی۔ سلطان باہو کے نزد یک عشق پاکرہ ورہ کی تر جمانی سب حاکم وین وار کی عرف اُن کے حصے میں آئی۔ سلطان باہو کے نزد کی میں تی کر تر کر تر کی اور کی خال ہو ہوں کر ہے، اور اہ میں بی کر تے، اور ای میں ہیں کہ کر تے ہوں اور کی ہر کر کر کر کے، اور اہل می ہیں آئی۔ سب حل کم ویا یہ میں آئی۔ میں آئی۔ سب کی خال کی خال کر تی ہوں اور کر کر تر کہ کر میں ہیں ہو کے نزد کی تر حصی ہیں آئی۔ میں میں ہیں ہے، میں ہیں ہوں ہے، میں آئی۔ میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہوں ہو ہوں ہے، میں ہیں ہیں ہیں ہے، میں ہیں ہیں ہوں ہوں ہوں ہے، میں ہیں ہیں ہے، میں آئی۔ میں ہے،



جلد نمبر 05، شمارہ نمبر 01، جون-2024 سلطان باہو کے عشق درد عطاکر تاہے جو صاحبِ عشق نہیں وہ صاحبِ درد بھی نہیں، درد اور دل کا چولی دامن کا ساتھ ہے اور دل عشق کا مسکن، گویا جنونِ عشق ہی درد مند بنا تا ورنہ تو انسان پتھر سے بھی بدتر ہے۔ وہ دل جو صاحبِ جنوں نہیں، راندہ کدرگاہ ہے، اسے تبھی حضوری نصیب نہیں ہوتی۔

صوفیا کر ام انسانیت کی سب سے اعلیٰ قدر، عشق کو جانتے ہیں۔ عشق کا تعلق روح سے ہے۔ انسان اور حیوان میں حدِ فاصل عشق ہی ہے۔ عشق جاں نثاری ووفاداری سکھا تاہے۔ عشق میں جاں کی بازی لگانا عیمی آق کے لے باعث ِناز ہے۔ یہ عشق ک عظمت ہے کہ وہ سودوزیاں سے ماورکیٰ ، صدق وصفا اور اخلاص جاں سے سرکی بازی لگا تا ہے ، یہی عشق کی زندگی کاراز ہے اور یہی اس کی سعادت کا مظہر:

> ببازی عشق می بازم سربازار سر بازم رو مردان صفا سازم سربازار سر بازم به میدان اسپ می تازم توئی واقف نه از لازم چنین نازیست می نازم سربازار سربازم زجام عشق می خُوردم زبستی خویش خود مردم سعادت گوئے خود بُردم سربازار سربازم<sup>(1)</sup>

فطرت نے روزِ ازل ہی عشق کا سبق پڑھا دیا تھا جسے وعدہ الست کی صورت ، انسان وفا کر رہا ہے۔ جس قدر ارفع صورت میں انسان یہ وعدہ وفا کر تاہے اسی قدر عشق کے مر احل سَر ہوتے چلے جاتے ہیں۔ انسان روحانی ارتقاسے گزر تاہے تو اسے مشکلات کا سامنا کر نا پڑتا ہے جسے شعر اصحر انوردی ، کو ہنی اور دشت نوردی سے تعبیر کرتے ہیں ، سلطان باہو مشکلات میں استقامت ، عشق کی شان سبحتے ہیں۔ ان سختیوں سے گزر کر ہی انسان مقرّب بنتا ہے۔ عشق انسان کو واحدانیت اور توحید پر سق سکھا تاہے ، اس لیے کہ عشق دوئی کو بر داشت نہیں کر تا۔ توحید پر ستی کی بدولت سلطان باہو جیسے انسان میں ر آتے ہیں جو زمانے



کے ہید جلد نمبر 05، شمارہ نمبر 01، جون-2024 پالیتے ہیں وقت کی کرمادرکی زمان ہو جاتے ہیں۔زمانے کے ظالم تھیٹرے انہیں بہالے جانے کی قوت نہیں رکھتے، عشق نے انہیں خام سے پختہ بنادیا ہے۔اقبال کہتے ہیں:

تند و سبک سیر ہے گرچہ زمانے کی رو عشق خود اک سَیل ہے سَیل کو لیتا ہے تھام (۱۰)

سلطان باہو کے نزدیک عشق حضوری عطا کرتا ہے۔ صرف سلطان باہو نہیں، تمام صوفیا اسی نظریہ پر کار بند ہیں۔ حضوری سے مراد ہے خلق سے غافل ہو کر اللہ کے سامنے حاضر رہنا۔ سلطان باہو سیجھتے ہیں کہ جے عشق میں حضوری کی کیفیت نہیں ملی گویا وہ اللہ کی درگاہ سے رد کر دیا گیا ہے۔ ''جو دم غافل سودم کا فر''کا بھی یہی مفہوم ہے جو حضوری سے غافل ہو گیا سودہ لمحہ گویا کفر کالمحہ تھا۔ عشق نہ صرف وقت کے چینچ کو قبول کرتا ہے بلکہ اس پر غالب آنے کی صلاحیت بھی رکھتا ہے۔ اس لیے کہ عشق جر آت مند، دلیر اور سخت کو ش ہے۔ عشق لا اللہ الا اللہ کی تفسیر ہے، یہ غیر اللہ کے آگے نہیں جھتا، حضوری کے باعث محبوب حقیق کی عنایات اس پر براہ راست بر ستی ہیں جن سے وہ کا نئات کو فیض یاب کرتا ہے، وہ خلق سے بے گانہ ہو تی بعث سوز ہے اور عاشق کو سر ایا سوز بناد یتا ہے۔ مشق جان سوز ہے، اس کا سوز دروں خس و خلق کو جل کر دیتا ہے۔ عشق خل

> بیا ای عشق جال سوزال که من خود را بتو سوزم اگر سوزی و گر نه من <sup>یقی</sup>ل خود را بتو سوزم خس و خاشاک می سوزی درمن خویش میجوشی کنول مارا شدی روزی ، بیا خود را بتو سوزم<sup>(۱۹)</sup>

عشق ایک آگ ہے جو عاشق کو جلا ڈالتی ہے، اس کی ہڈیاں جل جاتی ہے، عشق جگر کاوی ہے، عاشق کے دل و جگر کہاب بن جاتے ہیں، عشق دیوانگی ہے، وحشت ہے، نالہ ُپُر سوز ہے، آور ساہے جو کسی کسی کو نصیب ہو تا ہے۔ سلطان باہو کہتے ہیں:



پھونک ڈالا ہے مری آتش نوائی نے مجھے اور میری زندگانی کا یہی ساماں بھی ہے<sup>(۲۱)</sup>

صوفیا تعصب سے پاک، انسان دوست، فرقہ بندی سے کوسوں دور ہوتے ہیں، وسعتِ فکر و نظر ہماری صوفیانہ شاعری کا طرہ امتیاز ہے۔ فقر و درویثی میں تنگ نظری اور فرقہ پر ستی کی کوئی تنجائش نہیں ہوتی، یہاں باطن کی پاکیزگی میز ان ہے۔ سلطان باہو کہتے ہیں: درویثی میں فرقہ پر ستی محض دل جلانے کا سامان ہے۔ جس سے دل تنگ ہو تا ہے اور نظر کو تاہ، یہ تو فشکی کا سفر ہے کہ

فرقہ وارانہ بحث میں الجھے رہو جبکہ سلطان باہو غریق دریائے رحمت ہیں جو پاک طینت لو گوں کانصیب ہے۔اقبال نے بھی فرقہ پر ستی کی مخالفت کی ہے۔اتحادِ امت میں وہ ملت کی فلاح وکامر انی دیکھتے ہیں۔



# جات جلد نمبر 05، شاره نمبر 01، جون-2024 - حواله

- ا میداللّد شاه باشمی، پنجابی زبان وادب، کراچی: انجمن ترقی اُردو، ۱۹۸۸ء، ص۱۲۹
  - ۲\_ سلطان باہو، حضرت، ابیات باہو، لاہور: پر وگریسو بکس، ۱۹۹۴ء، ص: ۳
- 3. Anne Marie Press, 1975, P:

- ۸۔ سلطان باہو، ابی<del>ا</del> باہو، صنا۲
  - ۵۔ ایضاً،ص:۳۳
  - ۲\_ سورہ جج، آیت:اا
- 2- سلطان باہو، ابیات باہو، ص: ۱۳
- ۸\_ سلطان باہو، دیون باہو(فارس)، مرتب: ڈاکٹر سلطان الطاف علی، لاہور: حضرت سلطان باہو اکیڈی، ۱۹۹۱ء، ص: ۲۰
  - ٩\_ سلطان باہو،ابیاتِ باہو،ص:١٣
  - ۱۰ اقبال، کلیلت اقبال (اُردو)، لاہور: اقبال اکادمی یا کستان، ۱۹۹۰ء، ص: ۹۲ / ۵۹۲
    - اا۔ سلطان باہو،ابیاتِ باہو،ص: ۱۴
    - ١٢ اقبال، كليك إقبال (أردو)، ص: ١٣/ ٣٥٥
      - ٣١ ... سلطان بابهو، ابيك بابهو، ص ٢٥:
    - ۳۰۱۷ اقبال، کلی<u>ت</u> اقبال (أردو)، ص: ۳۳۳/ ۵۳۳۳
      - ۵۱\_ ایضاً،ص: • ۱ / ۴۲۴
      - ۲۱۔ سلطان باہو،ابیاتِ باہو،ص:۲۱
    - ۲۱۷ سلطان باہو، دیون باہو (فارس)، ص: ۳۸
    - ۸۱۷ اقبال، کلیلت اقبال (أردو)، ص: ۶۹۲ م ۲۹۳
    - ۱۹ سلطان باہو، دیون باہو (فارس)، ص: ۳۳
      - ۲۰ ایضاً، ص:۵۲
    - ۲۱ اقبال، کلیلت اقبال (أردو)، ص: ۲۰ ۲۰ ۲۰
      - ۲۱ سلطان باہو، ابیات باہو، ص: ۲۳